Mahapunnamasutta: Majjhima Nikaya 109

Paralleli: Samyutta Nikaya 22.82 Trad. Bodhi Samyuktagama®R]&#E SA 58 Trad. Analayo

Cosi ho udito. In quel tempo il maestro [bhagava] risiedeva nei pressi di Savatthi nel
Parco Orientale, al monastero della madre di Migara [migaramatupasada). Era dunque
una notte di luna piena, nel giorno dell’osservanza [uposatha] quindicinale, e il
maestro sedeva all’aperto circondato dal sangha dei monaci [bhikkhusarngha]. Allora
uno dei monaci si alzo dal proprio posto, si aggiusto la veste sulla spalla, sollevo le
mani giunte in direzione del maestro e disse: “Vorrei porre una domanda, se il
maestro acconsente a rispondermi”. [il Buddha:]“Va bene, monaco, siediti al tuo
posto e domanda quel che vuoi”.

Il monaco si sedette e disse: “Signore, i cinque gruppi di appropriazione
[paiicupadanakkhandha] sono il gruppo di appropriazione della forma, il gruppo di
appropriazione della sensazione, il gruppo di appropriazione della percezione, il
gruppo di appropriazione delle volizioni e il gruppo di appropriazione della
coscienza, giusto?”. “Si, i cinque gruppi di appropriazione sono questi”. “Bene,
signore”, disse il monaco, soddisfatto e lieto per le parole del maestro.

Poi fece un’altra domanda: “Ma, signore, qual é la radice di questi cinque gruppi di
appropriazione?”. “I cinque gruppi di appropriazione hanno radice nel desiderio”.

“Ma, signore, I’appropriazione e i cinque gruppi di appropriazione sono la stessa
cosa, 0 due cose distinte?”. “Neé la stessa cosa, ne due cose distinte. Piuttosto: il
desiderio e attrazione [chandaraga] verso i cinque gruppi di appropriazione
costituisce 1’appropriazione”.

“Ma, signore, il desiderio e attrazione verso i cinque gruppi di appropriazione puo
essere di vario tipo?” “Si”, disse il maestro, “Come quando uno pensa ‘Se in futuro
potessi avere una certa forma!’, o ‘Se in futuro potessi avere una certa sensazione!’, o
una certa percezione, o una certa volizione, o una certa coscienza’: ecco come il
desiderio e attrazione verso i cinque gruppi di appropriazione puo essere di vario
tipo”.

“Signore, con che criterio si applica ai gruppi il termine ‘gruppo’?”. “Qualunque tipo
di forma — passata, futura o presente, interna o esterna, grossolana o raffinata,
inferiore o superiore, lontana o vicina — si definisce ‘il gruppo della forma’.
Qualunque tipo di sensazione ... di percezione ... di volizione ... di coscienza ... si
definisce ‘il gruppo della sensazione ... della percezione ... della volizione ... della
coscienza’. Con questo criterio si applica il termine ‘gruppo’ ai gruppi”.


https://suttacentral.net/sn22.82/en/bodhi
https://www.buddhismuskunde.uni-hamburg.de/pdf/5-personen/analayo/translations/sa04.pdf

“Qual e la causa, signore, qual é la condizione dell’apparire del gruppo della forma?
Qual e la causa, qual é la condizione, dell’apparire del gruppo della sensazione ...
della percezione ... della volizione ... della coscienza?”. “I quattro elementi primari
sono la causa e la condizione dell’apparire del gruppo della forma. Il contatto € la
causa e la condizione dell’apparire del gruppo della sensazione, della percezione,
delle volizioni. Nome-e-forma [namariipa] € la causa e la condizione dell’apparire
del gruppo della coscienza”.

“Ma, signore, come nascono le teorie sull’identita? [sakkayaditthi]

“ E’ quando una persona ordinaria che non conosce gli insegnamenti, non frequenta 1
nobili e non e esperta o addestrata nella disciplina dei nobili, che non frequenta le
persone degne [sappurisa] e non e esperta o addestrata nella disciplina delle persone
degne, pensa che la forma sia il sé, o che il sé abbia la forma, o che la forma sia nel
sé, o che il sé sia nella forma; pensa che la sensazione sia il sé, o che il sé abbia la
sensazione, o che la sensazione sia nel sé, o che il sé sia nella sensazione; pensa che
la percezione sia il sé, o che il sé abbia la percezione, o che la percezione sia nel sé, o
che il sé sia nella percezione; pensa che le volizioni siano il sé, o che il sé abbia le
volizioni, o che le volizioni siano nel sé, o che il sé sia nelle volizioni; pensa che la
coscienza sia il s, o che il sé abbia la coscienza, o che la coscienza sia nel s¢, o che il
sé sia nella coscienza. Ecco come nascono le teorie sull’identita.

“Ma, signore, come non nascono le teorie sull’identita?”.

“E’ quando un nobile discepolo che conosce gli insegnamenti, frequenta i nobili ed &
esperta e addestrata nella disciplina dei nobili, che frequenta le buone persone ed é
esperta e addestrata nella disciplina delle buone persone, non pensa che la forma sia il
sé, che il sé abbia la forma, che la forma sia nel sé, che il sé sia nella forma; non
pensa che la sensazione sia il sé, che il sé abbia la sensazione, che la sensazione sia
nel sé, che il sé sia nella sensazione; non pensa che la percezione sia il sé, che il sé
abbia la percezione, che la percezione sia nel sé, che il sé sia nella percezione; non
pensa che le volizioni siano il sé, che il sé abbia le volizioni, che le volizioni siano nel
sé, che il sé sia nelle volizioni; non pensa che la coscienza sia il sé, che il sé abbia la
coscienza, che la coscienza sia nel sé, che il sé sia nella coscienza. Ecco come non
nascono le teorie sull’identita”.

**xxx%SAB8 Analayo - The Buddha said to the monk: "Whatever bodily form,
whether past, future or present, internal or external, gross or subtle, sublime or
repugnant, far or near, all of it is not self, is not distinct from the self [in the sense of
being owned by it], does not exist [within the self, nor does a self] exist [within it].

*khkhkhkkkkk



“Signore, qual € il vantaggio, qual e I’inconveniente e qual é la via d’uscita rispetto
alla forma, alla sensazione, alla percezione, alle volizioni ¢ alla coscienza?” [assada
adinava nissaranam]

“Il piacere e la felicita dipendenti dalla forma: questo € il vantaggio. La forma e
incostante, insoddisfacente e deperibile: questo € I’inconveniente. Perdere desiderio e
attrazione, lasciar cadere il desiderio e I’attrazione per la forma: questa € la via
d’uscita. Il piacere e la felicita dipendenti dalla sensazione: questo € il vantaggio. La
sensazione é incostante, insoddisfacente e deperibile: questo ¢ I’inconveniente.
Perdere desiderio e attrazione, lasciar cadere il desiderio e 1’attrazione per la
sensazione: questa ¢ la via d’uscita. Il piacere e la felicita dipendenti dalla
percezione: questo e il vantaggio. La percezione é incostante, insoddisfacente e
deperibile: questo ¢ I’inconveniente. Perdere desiderio e attrazione, lasciar cadere il
desiderio e I’attrazione per la percezione: questa ¢ la via d’uscita. Il piacere e la
felicita dipendenti dalla volizione: questo € il vantaggio. La volizione e incostante,
insoddisfacente e deperibile: questo ¢ I’inconveniente. Perdere desiderio e attrazione,
lasciar cadere il desiderio e I’attrazione per la volizione: questa ¢ la via d’uscita. Il
piacere e la felicita dipendenti dalla coscienza: questo ¢ il vantaggio. La coscienza é
incostante, insoddisfacente e deperibile: questo ¢ I’inconveniente. Perdere desiderio e
attrazione, lasciar cadere il desiderio e ’attrazione per la coscienza: questa é la via
d’uscita.

“Signore, come si conosce e vede in modo da non dar adito al senso dell’io e del mio
e alla tendenza latente alla presunzione in relazione a questo corpo cosciente e a tutti
gli stimoli esterni?” [ahankara mamankara mananusaya|]

“Uno considera qualunque tipo di forma — passata, futura o presente, interna o
esterna, grossolana o raffinata, inferiore o superiore, lontana o vicina - ogni forma
oggettivamente con retta comprensione: ‘Questo non é mio, io non sono questo,
questo non € il mio se’. Considera ogni tipo di sensazione ... di percezione ... di
volizione ... di coscienza ... 0ggettivamente con retta comprensione: ‘Questo non ¢
mio, i0 non sono questo, questo non ¢ il mio sé’. Ecco come si conosce e vede in
modo da non dar adito al senso dell’io e del mio e alla tendenza latente alla
presunzione in relazione a questo corpo cosciente e tutti gli stimoli esterni”.

A quel punto, uno dei monaci penso: “Quindi, la forma e non-sé, la sensazione é non-
sé, la percezione € non sé, le volizioni sono non-sé e la coscienza e non-se. Ma allora,
quale sé influenzano le azioni del non-sé?”.

Ma il Buddha, avendo intuito il ragionamento di quel monaco, si rivolse ai monaci
dicendo: “E’ possibile che qualche sciocco fra voi, fuorviato dall’ignoranza e
dominato dalla brama, creda di scavalcare le istruzioni del maestro dicendo: ‘Quindi
la forma [eccetera] € non-sé. Ma allora, quale sé influenzano le azioni del non — sé?”.
\/oi pero avete imparato da me a interrogarvi su questi argomenti”.



“Cosa pensate, monaci? La forma ¢ costante o incostante?”. “Incostante, signore”.
“Ma se € incostante, & appagante o inappagante?” [dukkham sukham].
“Inappagante, signore”. “E qualcosa che € incostante, inappagante e deperibile vale la
pena di vederlo in questi termini: ‘E” mio, sono io, € il mio sé?’. “No, signore”.
“Cosa pensate, monaci, la sensazione ... la percezione ... le volizioni ... la coscienza
... € costante o incostante?”. “Incostante, signore”. “Ma se € incostante, &€ appagante
0 inappagante?”. “Inappagante, signore”. “E qualcosa che e incostante, inappagante e
deperibile vale la pena di vederlo in questi termini: ‘E’ mio, sono io, ¢ il mio sé?”.
“No, signore”. [aniccam dukkham viparinpamadhammam]

*****a-nicca = instabile, inaffidabile, impermanente, incerto, insicuro, perituro
dukkha = frustrante, insoddisfacente, problematico, sofferenza, stress
viparinamadhamma = che ha per natura il cambiamento, che tende a decadere,
dissiparsi 0 alterarsi********

“Percio dovreste considerare ogni tipo di forma — passata, futura o presente, interna o
esterna, grossolana o raffinata, inferiore o superiore, lontana o vicina - ogni forma
oggettivamente [yathabhiitam] con retta comprensione: ‘Questo non ¢ mio, io non
sono questo, questo non ¢ il mio s¢’. Dovreste considerare ogni tipo di sensazione ...
di percezione ... di volizione ... di coscienza ... oggettivamente con retta
comprensione: ‘Questo non ¢ mio, i0 non sono questo, questo non ¢ il mio sé’.”

Vedendo questo, un nobile discepolo che conosce gli insegnamenti e disilluso dalla
forma, dalla sensazione, dalla percezione, dalle volizioni e dalla coscienza. Essendo
disilluso, il desiderio shiadisce. Con lo shiadire del desiderio, si affranca. Una volta
libero, sa di essere libero. Capisce che la rinascita € finita, la vita spirituale €
completa, quel che andava fatto ¢ stato fatto, non c’¢ piu altro da essere”.

[nibbindam virajjati, viraga vimuccati]

Questo e cio che disse il maestro. Soddisfatti, i monaci approvarono le parole del
maestro. E mentre si teneva questo discorso sessanta monaci si affrancarono dagli
inquinanti nel proprio cuore lasciando andare 1’attaccamento.

[trad. alternative: in virtu del non afferrare; grazie al non-aderire; in virtu del non
attaccamento].



